
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dieser Band enthält einige Artikel aus der Revue Spirite aus dem jahr 169, Januar 
2026 Nummer 22. Es handelt sich nicht um eine vollständige version. Die 
Übersetzungen liegen in der Verantwortung des Übersetzers 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ÜBERSETZER & REVISOREN IN DIESER NUMMER 
 
EDITH BURKHARD 
PAULO CUNHA 
ÜBERSETZUNGSTEAM DES D.S.V. E.V 
 



 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 Revue Spirite 
Journal d`Études Psychologiques  
Fondée par ALLAN KARDEC le 1er janvier 1858 
 
Eigentum des Internationalen Spiritistischen Rates 
(ISR) 
Logo et Marque Européenne enregistrée à l'EUIPO 
(Office de l'Union Européenne pour laproprieté 
intellectuelle) 
® Warenzeichen 018291313 
Mark française déposée à l'INPI (Institut National de 
la Propriété Intellectuelle) sur le numéro 
® 093686835. 
 

 
 
Bearbeitet von 
Federação Espírita Portuguesa 
Praceta do Casal Cascais 4, r/c, Alto da Damaia, 
Lisboa 
ISSN 2184-8068 
Depósito Legal 403263/15 
© copyright 2026 
Jahr 169 
Nº22 
ISR | Vierteljährlich | Januar 2026 
Kostenlose Verteilung 
 
Direktion (ISR) 
Jussara Korngold 
 
Koordination (FEP) 
Vitor Mora Féria 
 
Redaktionelle Koordination 
Sílvia Almeida 
 
Schreiben und Korrekturlesen 
Cláudia Lucas 
José Carlos Almeida 
 
Web 
Marcial Barros 
Nuno Sequeira 
Sandra Sequeira 
 
Kunstdesign 
Sara Barros 
 
revuespirite@cei-spiritistcouncil.com 
www.cei-spiritistcouncil.com 



Índex 
 
 
 

 
 

JUSSARA KORNGOLD 
SIMÃO PEDRO LIMA 

REDAKTION 
SPIRITISMUS UND PHILOSOPHIE 
DIE MORALISCHEN GESETZE: 
DER BESTÄNDIGE KOMPASS DER SEELE 

CLÁUDIA LUCAS EIN BLICK AUF DIE REVISTA ESPIRITA 
(SPIRITISTISCHE ZEITSCHRIFT) 
EIN GEIST, DER NICHT GLAUBT, TOT ZU 
SEIN 
SPIRITISTISCHE ZEITSCHRIFT - DEZEMBER 
1859 

ERIC NEGREIROS, MIRIAM DUSI UND 
TATIANA BARROS 

                           
 

SPIRITUS BEZERRA 

SPIRITISMUS MIT KINDERN UND 
JUGENDLICHEN 
1. WELTJUGEND-SPIRITISTENKONGRESS 
„LICHTBRÜCKEN“ STÄRKEN 
FAMILIENGESPRÄCHE AUS DEM JENSEITS 

REDAKTION SPIRITISTISCHTER MOMENT SPIRITISTISCHER MOMENT 
PFLICHTBEWUSSTSEIN 

 
 
 
  



REDAKTION 
 

 

 
JUSSARA KORNGOLD 

 
ÜBERSETZUNG:  
 Übersetzungsteam des D.S.V. e.V 

 

Editorial 22 – Der Ruf der Inneren Pflicht 

In Das Evangelium im Lichte des Spiritismus (Kapitel 17 – „Seid vollkommen“), 
erinnert uns Lazarus daran, dass die Pflicht eine moralische Verpflichtung ist, die 
uns von innen trägt und sich dann auf andere Geschöpfe ausdehnt. Sie ist das feine 
Gesetz des Lebens, eingewoben in die kleinen Gesten und Entscheidungen, die 
unsere Wege bestimmen, anvertraut der inneren Freiheit jedes Wesens und 
geführt von einem stillen Leuchtfeuer, das im tiefsten Winkel unserer Seele strahlt. 

Seiner Pflicht zu folgen bedeutet, gegen die Winde des Ego zu gehen. Es 
bedeutet, „Ja“ zu dem zu sagen, was erhebt, auch wenn alles in uns nach dem 
Einfacheren ruft. Ihre Siege verlangen keine Zeugen, und ihre Fehltritte werden 
selten getadelt. Ihr zu folgen erfordert Standhaftigkeit, innere Loyalität und den 
Mut, ehrlich zu sich selbst zu sein. 

Lazarus erinnert uns daran, dass alle Wesen vor dem Schmerz gleich sind – dieser 
strenge und gerechte Lehrmeister, der uns auf eine Stufe stellt und Mitgefühl 
weckt. Durch die gemeinsame Erfahrung des Leidens lernen wir, das Ausmaß 
unserer Handlungen zu erkennen. Die Pflicht beginnt dort, wo unsere Anwesenheit 
den Frieden eines anderen bedroht, und endet genau dort, wo wir selbst es nicht 
ertragen würden, verletzt zu werden. 

Doch es gibt eine tiefere, beinahe geheime Dimension, die uns bewegt. Es ist nicht 
nur die sichtbare Pflicht, die wir in der Gegenwart erfüllen. Es ist die Pflicht – mit 
einem großen „P“ – die aus dem geistigen Gedächtnis entspringt: das innere 
Bedürfnis, Wege neu zu gehen, das Zerstörte wiederherzustellen, alte Irrtümer in 
leuchtende Erkenntnis zu verwandeln. Sie kommt nicht als Strafe, sondern als 
Einladung zu einer Wiederbegegnung mit uns selbst. Sie berührt unsere 
empfindsamsten Fasern und drängt uns, Schatten in Licht zu verwandeln. 

Die Pflicht anzunehmen bedeutet, Charakter zu kultivieren; die Pflicht zu umarmen 
bedeutet, die Seele zu reinigen. Zwischen beiden entsteht die spirituelle Reife – 
jene stille Bewegung dessen, der beschließt, innerlich zu wachsen, das eigene 
Licht zu entzünden und mit Würde voranzuschreiten – auch wenn der Weg 
Anstrengung, Verzicht, Geduld und Glauben erfordert. 



 
 

Denn in der inneren Stille geschieht die Verwandlung. Und in ihr erstrahlt 
schließlich das Leben. 

 

  



 
 

TEXT DES TEAMS N22 
 
In dieser Ausgabe setzen wir die Überlegungen zum Göttlichen oder Natürlichen 
Gesetz fort, mit einigen Betrachtungen rund um das Thema Pflicht. Wir 
beleuchten die unvermeidliche – wenn auch oft missverstandene – Beziehung 
zwischen den beiden großen Bereichen des Naturgesetzes: Wissenschaft und 
Spiritualität, den physischen und den moralischen Gesetzen, wobei wir 
besonderes Augenmerk auf Letztere legen, da sie im besonderen Maße das 
Anliegen des Spiritismus sind. 
Wir reflektieren über die Reinkarnation als göttliches Gesetz, ebenfalls von Jesus 
verkündet, dem göttlichen Gesandten, der nicht kam, um das Gesetz zu 
zerstören, sondern um es zu offenbaren. Wir untersuchen die Pflicht der 
Spiritisten, die Lehre zu verbreiten und ihre christlichen Grundsätze zu 
praktizieren – einander zu lieben und sich zu bilden –, durch das große Fest, das 
die Verwirklichung eines weiteren Weltweiten Spiritistischen Kongresses und des 
ersten Jugendkongresses dieser Größenordnung darstellt, der den neuen 
Generationen eine Stimme gibt. 
All dies – und vieles mehr – haben wir als Dienende vorbereitet, um es den 
Lesenden in dieser Ausgabe zu überbringen, damit wir nicht vergessen, dass „mit 
Jesus die Pflicht zu helfen und zu verzeihen, zu dienen und zu lernen, immer die 
unsere ist.“ 1 
 
TITELTEXT 22 
 
Die Pflicht ist das Wesen unseres moralischen Lebens. Sie entsteht im Gewissen 
und hängt ausschließlich von uns selbst ab. 
Als Naturgesetz ähnelt sie einem Code, der zu Beginn der Bildung des Wesens – 
noch einfach und unwissend – auf das Mainboard der Vernunft eingepflanzt 
wurde und sich mit dem Fortschritt des Geistes weiterentwickelt. 
Ein hochentwickelter Mechanismus, die Pflicht, mit ihren genauen Definitionen 
von Gut und Verantwortung, ist der einzige, der – wenn er richtig erfüllt wird – 
uns zur Vollkommenheit führt. 
Unsere Titelseitenwahl spiegelt die Idee der Pflicht als Ausdruck des göttlichen 
Willens im menschlichen Bewusstsein wider. 
 
Hervorgehobenes Zitat 
 
„Die Pflicht – die Regeneration, durch die wir gezwungen sind, völlig erneuernde 
Reflexionen unserer Individualität hervorzubringen, gegenüber jenen, die zu 
Gläubigern unserer Opferanteile geworden sind.“ 
XAVIER, Francisco C. (Emmanuel, Geist). [o.J.] Gedanke und Leben. Amadora: FEP. 
 
 
 
  

 
1 XAVIER, Francisco C. (Emmanuel, Geist). 2015. Das Boot Weiterlenken. [o.O.]: Ideal. 
 



 
 

SPIRITISMUS UND PHILOSOPHIE 
DIE MORALISCHEN GESETZE: 
DER BESTÄNDIGE KOMPASS DER SEELE 
 

 
SIMÃO PEDRO LIMA 

 
BIO: 
 
 
 
 
 
 

Simão Pedro de Lima ist Mitglied der Spiritistischen 
Gesellschaft ‘Haus am Weg’ (Casa do Caminho) in der 
Stadt Patrocínio-Bundesstaat Minas Gerais, Brasilien. 
Er ist Referent und spiritistischer Autor. Er arbeitet als 
Rechtsanwalt und Universitätsprofessor. 

ÜBERSETZUNG:  

 
Edith Burkhard 
 

ZUSAMMENFASSUNG:  

 

Der Text befasst sich mit den zehn moralischen 
Gesetzen, wie sie in Allan Kardecs „Das Buch der 
Geister“ vorgestellt werden. Sie werden als natürliche, 
unveränderliche und universelle Gesetze definiert, die 
das menschliche Verhalten regeln und die Grundlage 
für den spirituellen Fortschritt bilden. Es handelt sich 
um göttliche Gesetze, die im Gewissen verankert sind 
und deren Ziel das Glück des Menschen ist. 
Die behandelten Gesetze sind: Anbetung (Erhebung 
der Gedanken zu Gott), Arbeit (nützliche 
Beschäftigung für den Fortschritt), Fortpflanzung 
(verantwortungsvolle Fortführung der Spezies), 
Erhaltung (Pflicht zur Erhaltung des Lebens), 
Zerstörung (notwendige Umwandlung zur 
Erneuerung), Gesellschaft (soziale Natur des 
Menschen), Fortschritt (unvermeidliche Entwicklung 
von Intelligenz und Moral), Gleichheit (geistige 
Gleichheit vor Gott), Freiheit (freier Wille und 
Gedankenfreiheit) sowie Gerechtigkeit, Liebe und 
Nächstenliebe (Synthese und Krönung aller anderen 
Gesetze). 
Daraus lässt sich schließen, dass diese Gesetze einen 
beständigen moralischen Kompass bilden, der die 
Menschheit in Richtung Evolution und wahres Glück 
führt. 
 



 
 

SCHLÜSSELWÖRTER: 
 
 
 

moralische Gesetze, Spiritistische Lehre, spiritueller 
Fortschritt, freier Wille, Naturgesetz. 

 
Einleitung 

In einer sich ständig verändernden Welt, in der Werte und Bräuche so flüchtig zu 

sein scheinen wie die Zeit, sucht die Menschheit seit Jahrhunderten nach einem 

soliden Fundament für das Leben in der Gesellschaft und für individuelles 

Verhalten. Wo findet man eine Reihe von Prinzipien, die gleichzeitig universell, 

rational und mitfühlend sind? Eine tiefgründige Antwort auf dieses 

immerwährende Verlangen bietet die Spiritistische Lehre, die in dem 

grundlegenden Werk „Das Buch der Geister” veranschaulicht wird, dessen erste 

Ausgabe 1857 von Allan Kardec veröffentlicht wurde. 

Es handelt sich hierbei weniger um ein „religiöses” Buch, sondern vielmehr um eine 

Lebensphilosophie, die Vernunft, Wissenschaft und Moral miteinander verbindet. 

In diesem Werk, in seiner zweiten und endgültigen Ausgabe von 1862, hat Kardec 

die Themen didaktisch in vier Bücher unterteilt, die wie folgt benannt sind: Erstes 

Buch: Erste Ursachen; Zweites Buch: Die geistige Welt oder Welt der Geister; 

Drittes Buch: Moralische Gesetze; Viertes Buch: Hoffnungen und Trost. 

In diesem Artikel werden wir uns mit dem Kern des vierten Buches befassen, den 

Fragen 614 bis 919, in denen die moralischen Gesetze dargelegt sind. Diese 

Gesetze werden nicht als dogmatische Vorschriften einer strafenden Gottheit 

dargestellt, sondern als Naturgesetze, die ebenso unveränderlich und anwendbar 

sind wie die physikalischen Gesetze, die das Universum regieren. Sie sind der 

göttliche Kodex, der im menschlichen Gewissen verankert ist und dessen 

Verständnis und Umsetzung den Kern des spirituellen Fortschritts darstellen. 

Dieser Artikel befasst sich mit jedem dieser zehn Gesetze und extrahiert aus der 

Weisheit der Höheren Geister ihre Essenz, ihre praktischen Implikationen und ihre 

untrennbare Verbindung untereinander. Abschließend wird über ihre Beständigkeit 

als Leitfaden für die Menschheit reflektiert. 

 



 
 

Die Natur der moralischen Gesetze: göttlich, natürlich und unveränderlich 

Bevor wir uns mit jedem einzelnen Gesetz befassen, ist es wichtig, dessen Natur 

zu verstehen. Kardec bezeichnet sie als „Naturgesetze”, da sie vom Schöpfer selbst 

ausgehen und nicht nur das physische Leben, sondern vor allem das moralische 

Leben der Wesen regeln. Sie sind keine göttliche Laune, sondern Ausdruck der 

Intelligenz und Liebe, die die Schöpfung stützen. Da sie natürlich sind, sind sie: 

a)  Universell: Sie gelten für alle Menschen, unabhängig von Kultur, Epoche, 

Glaubensbekenntnis oder sozialem Status. 

b) Unveränderlich: Ihre Grundprinzipien ändern sich nicht. Was sich 

weiterentwickelt, ist die Fähigkeit des Menschen, sie zu verstehen und in 

ihrer ganzen Fülle anzuwenden. 

c)  Vernunftmäßig: Sie können mit dem Verstand erfasst und durch Erfahrung 

überprüft werden. Die Spiritistische Lehre fordert uns auf, sie nicht blind zu 

akzeptieren, sondern sie der Prüfung durch Logik und Beobachtung zu 

unterziehen. 

Gleich zu Beginn haben wir Frage 614 aus dem „Buch der Geister”1 , in dem die 

spirituellen Wohltäter gefragt werden: „Was ist unter Naturgesetz zu verstehen?“ 

Und die Antwort lautet: „Das Naturgesetz ist das Gesetz Gottes. Es ist das einzige 

und wahre Gesetz für das Glück des Menschen. Es zeigt ihm, was er tun oder nicht 

tun soll, und er ist nur unglücklich, weil er sich davon entfernt.“ 

Es ist klar, dass das Naturgesetz nur einen Zweck hat, nämlich das Glück des 

Menschen. Das impliziert die Vorstellung, dass alles in unserem Leben unserem 

Glück dient, dass nichts geschieht, was uns daran hindert, glücklich zu sein! Das 

Glück ist Gottes Gesetz und daher in uns angelegt. 

Ein weiterer wichtiger Punkt, der hervorgehoben werden sollte, ist Frage 615 aus 

dem Buch „Buch der Geister“, in dem es heißt: „Ist das Gesetz Gottes ewig?“ Die 

Antwort der Geister lautet: „Es ist ewig und unveränderlich wie Gott selbst.“ Aus 

dieser Antwort geht hervor, dass die Gesetze Gottes ewig und unveränderlich sind! 

Wenn man also bedenkt, dass die Gesetze Gottes zum Glück des Menschen 



 
 

dienen und dass sie ewig und unveränderlich sind, kommt man zu dem Schluss, 

dass auch das Glück ewig und unveränderlich ist. 

Man muss auch Frage 621 aus dem „Buch der Geister” im Hinterkopf behalten, die 

lautet: „Wo steht das Gesetz Gottes geschrieben?” Die Antwort darauf lautet: „Im 

Gewissen”. Sehen wir also: Das Gesetz Gottes dient dem Glück des Menschen; das 

Gesetz Gottes ist ewig; das Gesetz Gottes ist im Gewissen geschrieben. Was lässt 

sich daraus schließen? Dass Glück ein Zustand des Gewissens ist, dass in unserem 

Inneren wohnt. 

In der Antwort auf die zuvor zitierte Frage 614 heißt es, dass der Mensch 

unglücklich wird, wenn er sich vom Gesetz Gottes entfernt, und wenn man 

bedenkt, dass das Gesetz Gottes im Gewissen liegt, folgt daraus, dass der Mensch, 

wenn er sich vom Gewissen entfernt, das Glück ablehnt und unglücklich wird. 

Die nachfolgend aufgeführten moralischen Gesetze haben also diesen Charakter, 

nämlich den eines inneren, reflektierenden Elements. Bei der Analyse der 

moralischen Gesetze muss berücksichtigt werden, dass sie von außen her 

anwendbar sind, ausgehend von einer Reflexion, einem inneren Gefühl, einer 

Gewissensanalyse.   

Die zehn moralischen Gesetze 

Allan Kardec, stets auf gute Didaktik bedacht, schlägt den Geistern vor, die 

moralischen Gesetze in zehn spezifische Gesetze zu unterteilen. In Frage 648 des 

„Buches der Geister” fragt Kardec Folgendes:  

„648. Was haltet ihr von der Einteilung des Naturgesetzes in zehn Teile, darunter 

die Gesetze der Anbetung, der Arbeit, der Fortpflanzung, der Erhaltung, der 

Zerstörung, der Gesellschaft, des Fortschritts, der Freiheit, der Gleichheit und 

schließlich der Gerechtigkeit, der Liebe und der Nächstenliebe?” 

Und die spirituellen Wohltäter antworteten: 

„Diese Einteilung des Gesetzes Gottes, wobei zehn Teile auf Moses entfallen, kann 

alle Lebensumstände abdecken, was wesentlich ist. Man kann sie also 

übernehmen, ohne dass sie etwas Absolutes an sich hätten, wie es auch bei den 

anderen Klassifizierungssystemen der Fall ist, die von dem Standpunkt abhängen, 



 
 

unter dem man eine Sache betrachtet. Das letzte Gesetz ist das wichtigste; durch 

es kann der Mensch im spirituellen Leben am weitesten vorankommen, da es alle 

anderen zusammenfasst.“ 

Mit diesem Verständnis wenden wir uns nun den moralischen Gesetzen zu, die im 

„Buch der Geister” (Fragen 614 bis 919) dargelegt sind.  

1. Gesetz der Anbetung (Fragen 649-673) 

Das erste moralische Gesetz befasst sich mit der direkten Beziehung des 

Menschen zum Schöpfer. „Anbetung” beschränkt sich hier nicht auf äußere Rituale 

oder bestimmte Kulte. Die Geister definieren sie als „Erhebung der Gedanken zu 

Gott” (Frage 649). Es ist die intuitive Anerkennung einer höchsten Intelligenz, aus 

der wir hervorgegangen sind. Durch die Anbetung nähert sich der Mensch Gott.  

Wahre Anbetung ist ein inneres Gefühl, das sich durch Dankbarkeit und 

Übereinstimmung mit dem göttlichen Willen Gutes zu tun. Das Gebet ist ihr reinster 

Ausdruck, nicht als egoistische Bitte, sondern als Akt der Harmonie, der uns 

moralisch stärkt. Anbetung kann individuell und kollektiv sein. Letztere ist dann 

sinnvoll, wenn sie die Einheit und Brüderlichkeit der Gefühle und Gedanken fördert.  

Das Wesentliche im Gebet geschieht im inneren Heiligtum des Gewissens. 

In einer Zeit zunehmender Säkularisierung bleibt das Gesetz der Anbetung aktuell. 

Es erinnert uns daran, dass Spiritualität ein inhärentes Bedürfnis des Menschen ist. 

Gott anzubeten, bedeutet in der Praxis, die Heiligkeit des Lebens anzuerkennen, 

einen Sinn zu suchen, der über das Materielle hinausgeht, und sich mit etwas 

Größerem zu verbinden, es ist die Verbindung des Geschöpfes mit dem Schöpfer. 

Es ist das Gesetz, das uns aus dem Zentrum unseres eigenen Universums 

herausholt und uns wieder in einen kosmischen und göttlichen Kontext einfügt. 

2. Das Gesetz der Arbeit (Fragen 674-685) 

Weit davon entfernt, ein bloßer Fluch oder eine Last zu sein, wird Arbeit als ein 

Naturgesetz und eine Voraussetzung für Fortschritt dargestellt. Die spirituellen 

Wohltäter machen deutlich, dass Arbeit nicht nur aus materiellen Tätigkeiten 

besteht, sondern dass „jede nützliche Beschäftigung Arbeit ist“. (Frage 675). 



 
 

Die Geister sagen, dass Arbeit ein Mittel zur Vervollkommnung der menschlichen 

Intelligenz ist und dass der Mensch ohne Arbeit in seiner intellektuellen Kindheit 

verharren würde. In der Frage 676 fügen sie hinzu: „Deshalb hängen seine 

Ernährung, seine Sicherheit und sein Wohlergehen von seiner Arbeit und seiner 

Tätigkeit ab.“ 

Arbeit ist das Mittel, durch das der Geist seine Intelligenz entwickelt, Erfahrungen 

sammelt und die Materie beherrscht. Sie ist daher ein Instrument der Befreiung. 

Das Gesetz gilt für alle Arten von Arbeit: intellektuelle, moralische und körperliche. 

Müßiggang ist in dieser Hinsicht widernatürlich und eine Quelle der Verderbtheit 

und Rückständigkeit. 

In einer Welt mit zunehmender Automatisierung und Sinnkrisen am Arbeitsplatz 

erinnert uns dieses Gesetz daran, dass der letztendliche Zweck der Arbeit nicht nur 

der Lebensunterhalt ist, sondern auch die Entfaltung des Potenzials. Eine würdige 

Arbeit, die mit Hingabe und Aufrichtigkeit verrichtet wird, ist eine Form der 

Nächstenliebe gegenüber der Gesellschaft und der Erziehung des eigenen 

Geistes. Das Gesetz verurteilt Missbrauch und Ausbeutung, hebt aber den 

moralischen Wert konstruktiver Anstrengungen hervor. 

3. Gesetz der Fortpflanzung (Fragen 686-701) 

Die Fortpflanzung, oder besser gesagt, das Gesetz der Fortpflanzung ist ein 

Naturgesetz, wie es in der Frage 686 zu lesen ist. Ohne dieses Gesetz würde „die 

materielle Welt zugrunde gehen”, sagen die Geister. Aus materieller Sicht zielt 

dieses Gesetz auf die Fortpflanzung der Spezies ab, ein grundlegender Instinkt, der 

in der Natur verankert ist. Sein Verständnis kann jedoch über die biologische Ebene 

hinausgehen und auch moralisch verstanden werden. 

Die Inkarnation zielt auf spirituelle Vervollkommnung ab, auf Fortschritt und 

Evolution, wie die Geister im „Buch der Geister” - Frage 132 sehr gut erklären. In 

diesem Zusammenhang ist die Fortpflanzung ein Mittel und kein Selbstzweck. 

Es handelt sich um einen göttlichen Mechanismus für die Ankunft neuer Geister, 

die auf der Erde ihre evolutionäre Reise vollenden wollen. Deshalb muss sie mit 

Verantwortung und unter moralischen Voraussetzungen ausgeübt werden. Die 



 
 

Ehe (im weiteren Sinne) ist die soziale Struktur, die am besten die Erziehung und 

den Schutz der Kinder gewährleistet, die die neu angekommenen Geister sind. 

In diesem Sinne sagen die Geister in der Frage 695, dass die Ehe „ein Fortschritt im 

Evolutionsprozess der Menschheit” sei und dass ihre Abschaffung „ein Rückschritt 

zum Leben der Tiere” wäre. Die Ehe im allgemeinen Sinne ist das Ergebnis einer 

reifen Entscheidung zwischen Menschen, sie ist ein Ausdruck gegenseitiger 

Zuneigung und nicht nur ein instinktiver Trieb der sexuellen Energie. 

  In aktuellen Debatten über Sexualität, Familienplanung und 

Familienstrukturierung bietet das Gesetz der Fortpflanzung einen Leitgedanken: 

Verantwortung. Der Sexualtrieb ist natürlich, muss aber von Vernunft und Liebe 

geleitet werden, niemals von Zügellosigkeit. Der Fokus muss auf der Verpflichtung 

zur moralischen und intellektuellen Entwicklung der Nachkommen liegen, die als 

spirituelle Erben unserer Obhut anvertraut sind. 

4. Gesetz der Erhaltung (Fragen 702-727) 

Dieses Gesetz verleiht uns den Instinkt, unser eigenes Leben zu bewahren. Es 

umfasst das Recht auf Nahrung, Ruhe und Schutz. Schauen wir uns einmal Frage 

702 aus dem „Buch der Geister” an:  

„Ist der Selbsterhaltungstrieb ein Naturgesetz?”. Die Antwort lautet: „Zweifellos. Alle 

Lebewesen besitzen ihn, unabhängig vom Grad ihrer Intelligenz. Bei einigen ist er 

rein mechanisch, bei anderen rational.” 

Selbsterhaltung ist eine Pflicht, aber kein absolutes Recht gegenüber anderen. Der 

Mensch soll die Ressourcen der Natur zu seinem Lebensunterhalt nutzen, aber mit 

Maß und Verstand, ohne Verschwendung und Missbrauch.  

Man könnte sich fragen, warum dieses Gesetz auf eine vergängliche Welt 

anwendbar ist. Dies wurde von den Geistern in ihrer Antwort auf die Frage 703 sehr 

gut erklärt, als sie sagten: „Weil alle zur Erfüllung der Pläne der Vorsehung 

beitragen müssen. Deshalb hat Gott ihnen das Bedürfnis zu leben gegeben. 

Außerdem ist das Leben für die Vervollkommnung der Wesen notwendig; sie 

spüren dies instinktiv, ohne sich dessen bewusst zu sein.“ 



 
 

In Zeiten von zügellosem Konsum und ökologischer Krise ist das Gesetz der 

Erhaltung ein Aufruf zu Mäßigung und Ausgewogenheit. Es lehrt uns, dass unser 

Recht auf Leben dort endet, wo das Recht anderer auf dieselben Ressourcen 

beginnt. Das Streben nach ganzheitlicher Gesundheit (und bewusster Konsum) 

sind moderne Ausdrucksformen der Erfüllung dieses Gesetzes. Zu verstehen, dass 

der Mensch und die Umwelt ein Ökosystem bilden, ist für die Anwendbarkeit 

dieses Gesetzes von großer Bedeutung.  

Aus der Perspektive des menschlichen Lebens kann man im Zusammenhang mit 

dem Gesetz der Erhaltung den Gedanken der Erhaltung des Lebens ins Spiel 

bringen. Das führt uns zu der Erkenntnis, dass Selbstmord gegen dieses Gesetz 

verstößt. Die Erhaltung des körperlichen Lebens, des eigenen Lebens, ist Teil des 

Gesetzes der Erhaltung, und es ist die Pflicht eines jeden, dafür zu sorgen, dass 

das körperliche Leben seinen natürlichen Lauf nimmt. 

5. Gesetz der Zerstörung (Fragen 728-765) 

Auf den ersten Blick scheint dieses Gesetz im Widerspruch zum Gesetz der 

Erhaltung zu stehen. Betrachtet man jedoch Frage 728 aus dem „Buch der Geister”, 

wird deutlich, dass es eine „notwendige und vorsehungsvolle Zerstörung” gibt. 

Schauen wir uns diese Frage einmal genauer an. 

„728. Ist Zerstörung ein Naturgesetz?“ Und die Antwort lautet: „Alles muss zerstört 

werden, um wiedergeboren zu werden und sich zu regenerieren, denn das, was ihr 

Zerstörung nennt, ist nichts anderes als eine Transformation, deren Ziel die 

Erneuerung und Verbesserung der Lebewesen ist.“ Es ist klar, dass die spirituelle 

Sichtweise das Verständnis dessen, was das Gesetz der Zerstörung ist, erweitert. 

Zerstörung ist für die Erneuerung notwendig. Der Tod des physischen Körpers ist 

die Zerstörung der materiellen Hülle, um den Geist zu befreien. Die Vernichtung 

von Lebewesen zur Ernährung ist erlaubt, sofern dies notwendig ist und kein 

unnötiges Leiden verursacht wird. Was das Gesetz verurteilt, ist missbräuchliche 

Zerstörung: Krieg, Tierquälerei, Verschwendung, Vandalismus und jede Handlung, 

die über das Notwendige hinaus zerstört. 

Die Idee der Transformation wird manchmal in Frage gestellt, wenn es um 

sogenannte Katastrophen geht, zerstörerische Naturgewalten wie Erdbeben oder 



 
 

Überschwemmungen zum Beispiel. Diese Ereignisse treffen oft Menschen und 

führen in manchen Fällen zum Tod. 

In diesem Zusammenhang stellte Kardec den Geistern die Frage 737, zu lesen im 

”Buch der Geister„: Was der Zweck solcher Ereignisse sei. Auf seine Frage 

antworteten die Geister, dass dies dazu diene, die Menschheit schneller 

voranzubringen, und fügten hinzu: „Haben wir nicht schon gesagt, dass Zerstörung 

für die moralische Erneuerung der Geister notwendig ist, die in jeder neuen 

Existenz eine Stufe auf der Leiter der Vollkommenheit höher steigen? Man muss 

das Ziel sehen, um die Ergebnisse beurteilen zu können. Da ihr sie nur aus 

persönlicher Sicht beurteilt, bezeichnet ihr sie aufgrund des Schadens, den sie 

euch zufügen, als Plagen. Oft sind diese Umwälzungen jedoch notwendig, um 

schneller zu einer besseren Ordnung der Dinge zu gelangen und in wenigen 

Jahren zu erreichen, was sonst viele Jahrhunderte gedauert hätte.“ 

Dieses Gesetz lehrt uns, zwischen notwendigen Zwecken und sinnloser 

Grausamkeit zu unterscheiden. Es ist eine Aufforderung zu Gewaltlosigkeit und 

Respekt gegenüber allen Lebensformen. Vor dem Hintergrund globaler Konflikte 

und Umweltzerstörung hinterfragt es, was wir unnötigerweise zerstören und 

welche moralischen Konsequenzen unsere zerstörerischen Handlungen haben. 

6. Gesetz der Gesellschaft (Fragen 766-775) 

Aus dem Inhalt von Frage 766 aus dem „Buch der Geister” geht hervor, dass der 

Mensch von Natur aus ein soziales Wesen ist. Ein Leben in Isolation widerspricht 

seinem Wesen, denn im Zusammenleben entwickelt er seine Qualitäten und 

korrigiert seine Unvollkommenheiten. Somit ist es mehr als eine menschliche 

„Erfindung”, es ist eine menschliche Notwendigkeit. 

Die globale Vernetzung war noch nie so offensichtlich wie heute. Dieses Gesetz 

besagt, dass unser individueller Fortschritt untrennbar mit dem kollektiven 

Fortschritt verbunden ist. Es bekämpft den übertriebenen Individualismus und 

erinnert uns an unsere brüderliche Verantwortung gegenüber allen Mitgliedern 

der Gesellschaft. Das Streben nach einer gerechteren und solidarischeren 

Gesellschaft ist nicht nur ein politisches Ideal, sondern eine moralische Forderung 

des Naturgesetzes. Die Notwendigkeit des Lebens in Gesellschaft ist ein 



 
 

Naturgesetz. Im Kontakt mit unseren Mitmenschen üben wir uns in Geduld, 

Toleranz, Nächstenliebe und Liebe.  

Im Kontext des sozialen Lebens haben wir die Familie. Die Familie ist die erste 

soziale Zelle, die Mutterzelle, sie ist eine „Miniaturgesellschaft”, in der wir beginnen, 

die Lektionen für ein gutes Zusammenleben zu lernen. Gut strukturierte 

Familienbande tragen zu einer strukturierten Gesellschaft bei. 

Die Familie ist eine natürliche Gesellschaft, die dem Staat vorausgeht. Die 

Gesellschaft spiegelt wider, was die Gesamtheit der Familien, aus denen sie 

besteht, ausmacht, d. h. eine liberale Gesellschaft ist das Spiegelbild einer 

Gesamtheit liberaler Familien; eine konservative Gesellschaft ist das Spiegelbild 

einer Gesamtheit konservativer Familien. 

In Frage 775 des „Buches der Geister“ sagen uns die Geister, dass die Lockerung der 

Familienbande zu einer Zunahme des Egoismus führen würde. Das zeigt uns, dass 

wir in der Familie gewissermaßen eine Schule haben, die uns Solidarität und 

Selbstlosigkeit lehrt. Im Lehrplan der Familie können wir lernen, Verständnis, 

Sensibilität und Gefühl zu entwickeln, drei grundlegende Elemente für das Leben 

in der Gesellschaft. 

7. Gesetz des Fortschritts (Fragen 776-802) 

Dies ist das dynamische Gesetz der Schöpfung. Nichts stagniert, alles entwickelt 

sich weiter, insbesondere die Intelligenz und Moral der Geister. Wenn wir uns Frage 

116 aus dem „Buch der Geister” ansehen, erkennen wir, dass Fortschritt eine 

Vorherbestimmung des Gesetzes Gottes ist. In dieser Frage wird gefragt, ob es 

Geister gibt, die für immer in den unteren Ordnungen der Evolution verbleiben 

werden. Darauf antworteten die Geister: „Nein, alle werden vollkommen werden 

(...).“ 

Aus dieser Antwort geht klar hervor, dass die Evolution ein göttlicher Impuls ist. Alle 

Geister tragen den Keim des Fortschritts in sich. Fortschritt ist naturgegeben! 

Fortschritt ist also unvermeidlich, aber sein Tempo hängt vom freien Willen ab. Die 

Menschheit schreitet langsam und schrittweise voran, durch Kämpfe und 

Erfahrungen. Der schnellere intellektuelle Fortschritt muss der Vorläufer und 



 
 

Wegbereiter des langsameren und entscheidenden moralischen Fortschritts sein. 

Wissenschaftliche Entdeckungen und Erfindungen sind Mittel, die von 

fortgeschritteneren Geistern bereitgestellt werden, um die kollektive Evolution zu 

beschleunigen. 

Man muss jedoch bedenken, dass der intellektuelle Fortschritt dem moralischen 

Fortschritt vorausgeht, dieser jedoch nicht unmittelbar mit dem intellektuellen 

Fortschritt einhergeht. Das sehen wir in Frage 780 aus dem „Buch der Geister “. Die 

Frage lautet: „Geht der moralische Fortschritt immer mit dem intellektuellen 

Fortschritt einher?“ Und die Antwort lautet: „Er ist dessen Folge, folgt ihm jedoch 

nicht immer unmittelbar.“  

Intellektueller Fortschritt führt zu moralischem Fortschritt, wenn er zum 

Verständnis des Guten führt und es vom Bösen unterscheidet. In diesem Fall kann 

der Mensch wählen, er kann seinen freien Willen ausüben. Die Entwicklung des 

freien Willens geht mit der Entwicklung der Intelligenz einher und erhöht die 

Verantwortung für Handlungen. 

Da Fortschritt ein fester Bestandteil von Gottes Gesetz ist, kann der Mensch diesen 

Evolutionsprozess nicht aufhalten. Er kann ihn manchmal behindern, wenn 

Individualismus das kollektive Interesse der Gesellschaft verdrängt. Mit anderen 

Worten: Fortschritt kann durch Egoismus und Stolz, die beiden Übel der 

Menschheit, behindert werden. 

Die Zivilisation ist ein Fortschritt, aber ein unvollständiger Fortschritt. Sie ist eine 

Stufe auf der Evolutionsleiter, denn man gelangt nicht plötzlich von der Kindheit 

zur Reife. Es ist wichtig, dass wir beachten, was die Geister Kardec in ihrer Antwort 

auf die Frage nach den Zeichen einer vollständigen Zivilisation gesagt haben 

(Frage 793). 

Die Geister antworteten darauf: „Ihr werdet sie an ihrer moralischen Entwicklung 

erkennen. Ihr glaubt, dass ihr sehr weit fortgeschritten seid, weil ihr große 

Entdeckungen und wunderbare Erfindungen gemacht habt, weil ihr besser wohnt 

und euch besser kleidet als die Wilden. Ihr habt jedoch erst dann wirklich das 

Recht, euch als zivilisiert zu bezeichnen, wenn ihr die Laster, die eure Gesellschaft 

entehren, aus ihr verbannt habt und wenn ihr wie Brüder lebt und christliche 



 
 

Nächstenliebe praktiziert. Bis dahin seid ihr nur aufgeklärte Völker, die erst die erste 

Phase der Zivilisation durchlaufen haben.“ 

In einer Zeit rasanten technologischen Fortschritts warnt uns das Gesetz des 

Fortschritts vor Ungleichgewicht. Technologie ohne Moral ist eine Bedrohung. 

Wahrer Fortschritt wird nicht am Pro-Kopf-Bruttoinlandsprodukt (BIP) oder an der 

militärischen Macht gemessen, sondern am Grad der Ethik, des Mitgefühls und der 

Gerechtigkeit in den menschlichen Beziehungen. Wir sind dazu angehalten, aktive 

Akteure dieses moralischen Fortschritts zu sein, und dürfen uns nicht in unnötigen 

Persönlichkeiten und Vermutungen verlieren. 

8. Gesetz der Gleichheit (Fragen 803-824) 

Alle Menschen sind vor Gott gleich, weil sie Geister sind, die denselben Ursprung 

haben, dasselbe Potenzial zur Vollkommenheit und dieselbe Bestimmung. Gemäß 

Frage 115 aus dem „Buch der Geister” wurden alle Geister einfach und unwissend 

erschaffen. Aus der Antwort der Geister auf Frage 803 geht hervor, dass alle 

Menschen vor Gott gleich sind, alle dasselbe Ziel anstreben und Gottes Gesetze 

für alle Wesen gelten. 

Absolute Gleichheit ist eine spirituelle, keine soziale Realität. Soziale 

Ungleichheiten, sei es in Bezug auf Begabung, Reichtum oder andere Aspekte, 

sind vorübergehend und dienen den einen als Prüfung oder Sühne und den 

anderen als Mission, anderen zu helfen. Das Gesetz predigt keine erzwungene 

Gleichheit, sondern Chancengleichheit und Gleichberechtigung und verurteilt 

Missbrauch und Unterdrückung. 

In diesem Sinne haben Frauen und Männer gleiche Rechte, beide haben die 

Möglichkeit, sich weiterzuentwickeln. Die Vorstellung von Ungleichheit zwischen 

Frauen und Männern, die in einigen Ländern stärker ausgeprägt ist als in anderen, 

entspringt der falschen Vorstellung von männlicher Stärke. In Frage 818 des 

„Buches der Geister“ sagen die Geister, dass die vorurteilsbehaftete Vorstellung von 

der Unterlegenheit der Frau auf die „ungerechte und grausame Herrschaft 

zurückzuführen ist, die der Mann über sie übernommen hat“. Sie fügen hinzu, dass 

dies „das Ergebnis sozialer Institutionen und des Missbrauchs von Stärke 



 
 

gegenüber Schwäche ist. Unter moralisch wenig entwickelten Männern gilt das 

Recht der  Stärke“. 

Das Gesetz der Gleichheit ist die moralische Grundlage aller Bewegungen, die 

gegen Diskriminierung, Vorurteile und soziale Ungerechtigkeit kämpfen. Es lehrt 

uns, dass Vielfalt, egal welcher Art, die grundlegende Gleichheit von Herkunft und 

Bestimmung nicht aufhebt. Unsere Pflicht ist es, für eine Welt zu arbeiten, in der 

Chancen nicht aufgrund der Herkunft verwehrt werden, und wo Stolz und 

Egoismus, die Ungleichheiten hervorrufen, bekämpft werden. 

9. Gesetz der Freiheit (Fragen 825-872) 

Freiheit ist ein dem Geist innewohnendes Attribut und die Voraussetzung für seinen 

Fortschritt. Ohne freien Willen gibt es weder Verdienst noch Verantwortung. 

Freiheit ist ein natürliches Recht, aber sie ist nicht absolut, da alle Menschen 

einander brauchen, da niemand autark ist. 

Die Freiheit des Menschen ist ein schrittweiser Prozess.  Sie beginnt mit der 

Handlungsfreiheit und erweitert sich zur Gedankenfreiheit, die absolut und 

unantastbar ist. Das größte Hindernis für die Freiheit sind nicht die menschlichen 

Gesetze, sondern die innere Knechtschaft gegenüber Leidenschaften, Lastern und 

schlechten Gewohnheiten. Wahre Freiheit ist daher der Sieg der Vernunft über die 

niederen Instinkte. 

Zwei wichtige Punkte, die angesprochen werden müssen, sind die 

Gedankenfreiheit und die Gewissensfreiheit. Es handelt sich um zwei Elemente, 

ohne die sich der Mensch nicht als Mensch verwirklichen kann. 

Durch das Denken genießt der Mensch uneingeschränkte Freiheit, da das Denken 

keine Hindernisse kennt. Man kann seine Äußerung verhindern, aber nicht den 

Vorgang des Denkens. Es gibt einen lateinischen Spruch, der lautet: „cogitatios 

poenam nemo patitus”, was frei übersetzt bedeutet: „Niemand ist für seine 

Gedanken verantwortlich”. Dieser Spruch, der Ulpiano Digesto zugeschrieben wird, 

kann auf das Leben der materiellen Beziehungen angewendet werden. Im 

spirituellen Leben jedoch gibt es eine Verantwortung für das Denken.    



 
 

In der Antwort auf Frage 834 aus dem „Buch der Geister” sagen uns die Wohltäter, 

dass der Mensch vor Gott für seine Gedanken verantwortlich ist. Sie sagen, dass 

„nur Gott sie kennen kann und dass er den Menschen nach seiner Gerechtigkeit 

verurteilt oder freispricht”. Man muss bedenken, dass das Gesetz Gottes im 

Gewissen verankert ist. 

Die Gewissensfreiheit ist eine Folge der Gedankenfreiheit. Das Gewissen ist ein 

innerer Gedanke, der wie alle Gedanken zum Menschen gehört. Der 

Gewissensfreiheit dürfen keine Hindernisse in den Weg gestellt werden, denn nur 

Gott steht das Urteil über das Gewissen zu. So wie es menschliche Gesetze gibt, 

die das Leben in der Gesellschaft regeln, gibt es auch Naturgesetze, die die 

Beziehung des Menschen zum Schöpfer regeln. 

Die Gewissensfreiheit ist eines der Merkmale einer wahren Zivilisation und zeugt 

von ihrem Fortschritt und ihrem freien Willen. In einer Welt polarisierter Meinungen 

und Massenmanipulation lädt uns das Gesetz der Freiheit zur Selbstständigkeit des 

Denkens ein. Es erinnert uns daran, dass unsere Freiheit dort endet, wo die unseres 

Nächsten beginnt, und dass volle Freiheit nur dann erreicht wird, wenn unsere 

Entscheidungen mit dem Guten und der Gerechtigkeit im Einklang stehen. Frei zu 

sein bedeutet nicht, zu tun, was man will, sondern zu wollen und zu tun, was man 

tun muss. In Frage 872 des „Buches der Geister” präsentiert Kardec die Theoretische 

Zusammenfassung der Beweggründe menschlichen Handelns, die sehr 

lesenswert ist. Das sei hier als Anregung gegeben. 

10. Gesetz der Gerechtigkeit, Liebe und Nächstenliebe (Fragen 876-919) 

Dies ist die Synthese aller moralischen Gesetze, die Krönung der spirituellen 

Entwicklung. Gerechtigkeit, Liebe und Nächstenliebe sind drei Facetten derselben 

moralischen Realität. Sehen wir uns das einmal an: 

a)  Gerechtigkeit: Ist die Achtung der Rechte jedes Einzelnen. Ist die 

Anwendung der goldenen Regel: „Was du nicht willst, das man dir tut, das 

füg auch keinem anderen zu.“ 

b)  Liebe: Ist das erhabene Gefühl, das uns dazu bewegt, zum Wohle unseres 

Nächsten zu handeln, indem wir ihn als Bruder betrachten. Die 

Nächstenliebe ist der reinste Ausdruck der Liebe zu Gott. 



 
 

c)  Nächstenliebe: Sie ist die Tugend schlechthin, die praktische Anwendung 

von Liebe und Gerechtigkeit. Sie ist Wohlwollen, Nachsicht und Vergebung 

gegenüber allen. Sie beschränkt sich nicht auf Almosen, sondern umfasst 

jede Handlung, die das Leiden anderer lindert, sei es materiell, moralisch 

oder intellektuell. 

Dieses Gesetz ist die Antwort auf die komplexen Beziehungsprobleme der 

Moderne. Es verwandelt kalte Gerechtigkeit in liebevolle Gerechtigkeit und die 

karitative Fürsorge in struktureller Solidarität. Es ist das Prinzip, das von den kleinen 

alltäglichen Handlungen bis hin zu den großen politischen und wirtschaftlichen 

Entscheidungen leiten sollte. 

Dieses Gesetz sollte aus spiritueller Sicht alle menschlichen Beziehungen regeln. 

Es sollte Gerechtigkeit und natürliche Rechte regeln, darunter das Recht auf 

Eigentum, die Ausübung von Nächstenliebe und Liebe zum Nächsten.  

Das Konzept der Nächstenliebe erweitert sich unter Beachtung dieses Gesetzes. 

In diesem Zusammenhang finden wir eine sehr wichtige Frage im „Buch der 

Geister”. In der Frage 886 wird gefragt: „Was ist die wahre Bedeutung des Wortes 

Nächstenliebe, wie Jesus es verstanden hat?”. Die Antwort war eindeutig: 

„Wohlwollen gegenüber allen, Nachsicht gegenüber den Unvollkommenheiten 

anderer, Vergebung von Beleidigungen.” 

In einer Welt der Gleichgültigkeit ist das Gesetz der Gerechtigkeit, Liebe und 

Nächstenliebe das Gegenmittel, das uns dazu einlädt, eine Zivilisation aufzubauen, 

die auf universeller Brüderlichkeit basiert. 

Schlussfolgerung: Die Beständigkeit der moralischen Gesetze 

Wenn wir den Weg beschreiten, den diese zehn Gesetze vorgeben, wird deutlich, 

dass es sich nicht um einen archaischen Kodex oder ein Regelwerk für ein frommes 

Leben handelt. Die moralischen Gesetze aus dem „Buch der Geister” bilden eine 

kosmische Architektur für die Entwicklung des Gewissens. 

Ihre Beständigkeit liegt nicht darin, dass sie in Stein gemeißelt sind, sondern dass 

sie im Gewissen jedes Menschen verankert sind, wenn auch bei vielen nur latent. 

Sie sind das GPS der Seele, immer aktiv, immer auf Wachstum, Harmonie und 



 
 

wahres Glück ausgerichtet. Zivilisationen entstehen und vergehen, Technologien 

revolutionieren sich, Kulturen verändern sich, aber das Bedürfnis zu verehren, zu 

arbeiten, zu lieben, gerecht zu sein und in Gesellschaft zu leben, bleibt 

unverändert. 

Die Erhabenheit der spiritistischen Sicht liegt darin, zu zeigen, dass diese Gesetze 

keine Last sind, sondern eine Einladung zur Befreiung. Sie zu verstehen und zu 

leben ist keine blinde Unterwerfung, sondern ein Akt der Intelligenz und 

Selbstachtung, denn wer ihnen folgt, folgt in Wirklichkeit dem Gesetz seines 

tiefsten Inneren. 

Daher sind und bleiben die moralischen Gesetze das unerschütterliche 

Fundament, auf dem wir ein sinnvolles individuelles Leben und eine strahlendere 

gemeinsame Zukunft aufbauen können. Sie geben uns die Gewissheit, dass, egal 

wie turbulent die Gewässer der Geschichte auch sein mögen, egal wie komplex 

die Herausforderungen des Daseins auch werden mögen, der moralische 

Kompass immer da ist und mit unerbittlicher Klarheit den Weg der Vernunft und 

der Liebe anzeigt. Es liegt an jedem von uns, zu lernen, ihn zu lesen und mit Mut 

und Ausdauer seinem Kurs zu folgen. 

 
  



 
 

EIN BLICK AUF DIE REVISTA ESPIRITA (SPIRITISTISCHE 
ZEITSCHRIFT) 
EIN GEIST, DER NICHT GLAUBT, TOT ZU SEIN 
SPIRITISTISCHE ZEITSCHRIFT - DEZEMBER 1859 
 

 
CLÁUDIA LUCAS 

 
BIO: 
 
 
 
 
 
 
 
 

Cláudia Lucas, Bachelor in Sozialarbeit, Master in 
Familienwissenschaften, Sozialarbeiterin von Beruf. 
Gründungsmitglied des Vereins No Invisível – Estudos 
e Divulgação Espírita (Das Unsichtbare – Spiritistische 
Studien und Verbreitung), Mitarbeiterin der 
Portugiesischen Spiritistischen Föderation. 
 

ÜBERSETZUNG:  
 
 

Paulo Cunha 
 

ZUSAMMENFASSUNG:  

 

In diesem Artikel wird ein Fall analysiert, den Allan 
Kardec in der Revista Espírita vom Dezember 1859 
untersucht hat, nämlich der Fall eines Geistes, der nach 
seinem Tod nicht erkennt, dass er körperlos ist. Im 
Gegensatz zu anderen klaren Geistern hält dieser an 
der Illusion fest, noch unter den Lebenden zu sein, 
versucht, körperliche Aufgaben zu verrichten, und 
kommuniziert, ohne gehört zu werden. Wir versuchen, 
die Erklärungen der Spiritistischen Lehre zu diesem 
Thema, die Ursachen und einige Überlegungen zu 
dieser Situation anzusprechen. 
 

SCHLÜSSELWÖRTER: 
 
 

Kardec, Entkörperung, materielle Bindung, 
Bewusstsein, Illusion. 
 

 
Der Fall, den wir analysieren, hat einen komischen Titel, der auf den ersten Blick 

widersprüchlich erscheinen mag. Wenn es sich um einen entkörperten Geist 

handelt, müsste er doch seine eigene Realität kennen und erkennen, dass er die 

Grenze des Todes überschritten hat. 



 
 

Allan Kardec beginnt diesen Artikel mit dem schriftlichen Zeugnis, das ihm von 

einem der Abonnenten der Revista Espírita (Spiritistische Zeitschrift) geschickt 

wurde, der Medium war. Dieses Medium bezeugte mehrere Erscheinungen und 

schickte Kardec sein Zeugnis, das, wie er selbst behauptet, mit der Spiritistischen 

Lehre und allem, was bereits in der Revista Espírita veröffentlicht worden war, 

übereinstimmt. Dieser Korrespondent berichtet, dass in diesem Jahr drei seiner 

Familienangehörigen verstorben waren. Und alle drei erschienen ihm. Die erste 

Vision hatte er im Schlaf. Es handelte sich um einen Onkel, mit dem er ein langes 

Gespräch führte und dessen sehr angenehmen Aufenthaltsort (auf der spirituellen 

Ebene) er beobachten konnte.  

In der zweiten Vision erschien ihm ein weiterer Verwandter, ein „tugendhafter, 

liebenswürdiger Mann, guter Familienvater und guter Christ“, der zu ihm sagte: „Ich 

sühne meine Fehler, habe jedoch einen Trost: Ich bin der Beschützer meiner 

Familie. Ich lebe weiterhin mit meiner Frau und meinen Kindern zusammen und 

inspiriere sie zu guten Gedanken. Betet für mich.“   

Der dritte Verwandte, der ihm erschien, „war ein ausgezeichneter Mann, lebhaft, 

jähzornig, herrisch gegenüber den Bediensteten und vor allem übermäßig an die 

Güter dieser Welt gebunden. Er war nicht nur skeptisch, sondern beschäftigte sich 

auch mehr mit diesem Leben als mit dem Leben nach dem Tod.“ Einige Zeit nach 

seinem Tod kam er nachts, um mit dem Medium zu kommunizieren: „Ja, ich bin 

gekommen, um dich zu suchen, weil du der einzige Mensch bist, der mir antworten 

kann. Meine Frau und mein Sohn sind nach Orléans gereist; ich wollte sie begleiten, 

aber niemand gehorcht mir. Ich habe Pedro gebeten, meine Koffer zu packen, aber 

er hört mir nicht zu. Niemand schenkt mir Beachtung. Wenn Sie die Pferde an die 

andere Kutsche anspannen und mein Gepäck bereitstellen könnten, würden Sie 

mir einen großen Gefallen tun, denn dann könnte ich mich meiner Frau in Orléans 

anschließen. (…) Ich kann nichts heben. Nach dem Schlaf, den ich während meiner 

Krankheit erlebt habe, bin ich völlig verändert; ich weiß nicht mehr, wo ich bin. Ich 

habe Albträume. (…) Ich komme vom Friedhof! (…) Sag allen meinen Verwandten, 

sie sollen für mich beten, denn ich bin sehr unglücklich.“ (Kardec 2004, 477). Am 

nächsten Tag erfuhr das Medium, dass die Witwe und ihr Sohn tatsächlich nach 

Orléans gereist waren. Diese letzte Erscheinung ist bemerkenswert. Im Gegensatz 

zu den beiden anderen Geistern, die mit dem Medium kommunizierten, hielt dieser 



 
 

dritte Geist an der Illusion fest, noch am Leben zu sein und auf der Erde inkarniert 

zu sein. Er sah alles wie zuvor, sprach mit denen, die ihn umgaben, und war 

überrascht, dass man ihn nicht hörte, beschäftigte sich oder glaubte sich mit 

seinen gewohnten Aufgaben zu beschäftigen. 

Kardec erwähnt, dass diese Illusion in ähnlichen Fällen nur wenige Tage anhält, 

während dieser Geist sich nicht für tot hielt, obwohl seit seinem Tod bereits mehr 

als drei Monate vergangen waren. Wie Kardec erkennen auch wir, dass diese 

Situation genau der entspricht, die wir oft bei spiritistischen Sitzungen beobachten. 

Seit seiner Zeit bis heute ist es sehr häufig, dass wir Mitteilungen von Geistern 

erhalten, die nicht erkennen, dass sie gestorben sind, und diese Möglichkeit nicht 

einmal in Betracht ziehen. 

Tatsächlich kann diese ganze Situation, in der sie sich plötzlich wiederfinden, für 

Geister, die die Realität des Lebens nach dem Tod nicht kennen, ziemlich 

unglaublich sein. Zu glauben, dass sie tot sind, erscheint ihnen fantastischer und 

unmöglicher, als zu glauben, dass sie noch genauso lebendig sind wie zuvor. 

Wenn sie sich selbst betrachten, sehen sie einen Körper, der demjenigen, den sie 

zurückgelassen haben, in jeder Hinsicht gleicht; nichts scheint sich verändert zu 

haben; sie können sich genauso verhalten wie zuvor, mit der Ausnahme, dass sie 

nicht mehr ihren materiellen Körper benutzen, sondern den Perispirit, der dasselbe 

Aussehen hat. Der Unterschied besteht darin, dass es dem Geist in diesem Fall 

nicht möglich war, seine Habseligkeiten zu heben, seine Koffer zu packen, die 

Pferde anzuschirren usw. 

Daher fällt es ihnen sehr schwer, selbst zu der unvermeidlichen Schlussfolgerung 

zu gelangen, dass das Leben des Körpers beendet ist und nur noch das Leben der 

Seele übrig bleibt. Wahrscheinlich macht es die Vorstellung, die viele vom Tod 

haben, nämlich dass sie aufhören zu existieren und alles endet, ihnen unmöglich, 

sich als „tot” zu erkennen, obwohl sie sich in Wirklichkeit vollkommen lebendig 

und aktiv fühlen.  

Es ist jedoch üblich, dass diese Geister etwas Seltsames wahrnehmen, etwas, das 

sie nicht verstehen; dass sie nicht verstehen, warum sie nicht gehört werden oder 

warum ihnen niemand antwortet; dass sie sich von einem Albtraum beherrscht 

fühlen; dass sie den Tod für einen Schlaf halten (sie berichten häufig, dass sie 

eingeschlafen sind); dass sie sich in einem schmerzhaften und angstvollen 



 
 

Zustand befinden. (Kardec 2004, 478). Viele beklagen sich auch darüber, dass sie 

nicht mehr respektiert werden, dass sie mit Füßen getreten werden, als würden 

die Menschen sie nicht sehen und über sie hinweggehen, was absolut wahr ist. 

Kardec erwähnt, dass diese Fälle „mehr oder weniger regelmäßig bei sofortigem 

Tod auftreten, wie beispielsweise bei Selbstmord, Schlaganfall, Folter, Kampf usw. 

Wir wissen, dass die Trennung zwischen Körper und Perispirit allmählich und nicht 

abrupt erfolgt”; „sie beginnt vor dem Tod, wenn dieser durch das natürliche 

Erlöschen der Lebenskräfte, sei es durch Alter oder Krankheit, eintritt”. „Wenn der 

Tod einen Körper voller Leben überrascht, beginnt die Trennung erst in diesem 

Moment und vollzieht sich nach und nach. Solange eine Verbindung zwischen 

Körper und Geist besteht, ist dieser verstört.” (Kardec 2004, 478) 

Aber diese Illusion, die in Fällen wie dem von uns analysierten auftritt, tritt nicht 

nur bei gewaltsamen und unerwarteten Todesfällen auf, sondern auch bei 

natürlichen Todesfällen. So erkennen wir, dass es andere Umstände gibt, die die 

Bindung zwischen Körper und Geist stärken und die nichts mit der Art des Todes 

zu tun haben. Und welche Umstände sind das? „Wenn der Mensch mehr das 

materielle als das moralische Leben gelebt hat. Man kann sich vorstellen, dass 

seine Bindung an die Materie ihn auch nach dem Tod zurückhält und so die 

Vorstellung verlängert, dass sich für ihn nichts geändert hat. Dies ist der Fall bei 

der Person, von der wir gerade gesprochen haben” (Kardec2004, 479). 

Beachten wir die Unterschiede zwischen der Situation dieses Individuums und der 

seiner beiden Verwandten: Der Perispirit des letzteren ist noch so materiell, dass 

er sich allen Bedürfnissen des Körpers unterworfen fühlt. Der andere, der religiöse 

Gefühle hatte und sich mit dem Leben nach dem Tod identifizierte, war, obwohl er 

vom unerwarteten Tod überrascht wurde, bereits losgelöst: Er lebte inmitten 

seiner Familie, wusste aber, dass er ein disinkarnierter Geist war. Der erste hatte 

keine Illusionen mehr, war weder verstört noch verzweifelt, ganz im Gegenteil.  

Beispiele dieser Art gibt es sehr viele. Viele spüren sogar eine Art „Auswirkung 

dessen, was mit dem Körper geschieht, die durch die noch bestehende fluidische 

Verbindung zwischen Körper und Geist vom Körper auf den Geist übertragen wird” 

(Kardec 2004, 480). Es kommt vor, dass sich einige mit der Erde erstickt fühlen, 

dass andere spüren, wie Würmer sie zerfressen, dass wieder andere genau die 

Schmerzen und Qualen spüren, die sie im Moment ihres Todes hatten, usw. „Diese 



 
 

Kommunikation äußert sich nicht immer auf die gleiche Weise, ist aber immer 

mehr oder weniger schmerzhaft”. (Kardec 2004, 480) Es ist nichtsdestotrotz eine 

direkte und gleichzeitig lehrreiche Konsequenz für diejenigen, die sich zu 

Lebzeiten zu sehr mit der Materie identifiziert haben.  

Obwohl der vorliegende Fall mit vielen anderen identisch ist, können wir niemals 

sagen, dass jemand mit diesen und jenen Eigenschaften im Leben diese oder jene 

Aufnahme in der geistigen Welt erfahren oder sich nach dem Tod des Körpers in 

diesem oder jenem Zustand befinden wird.  

Diese Fälle dienen vor allem dazu, dass jeder von uns eine nützliche Lehre daraus 

ziehen kann, ein Beispiel, das wir nutzen können. Und wenn wir nicht stolz genug 

sind, werden wir in der Lage sein, zu erkennen, wo wir unsere Mentalität und 

unsere Einstellungen ändern müssen. Wer von uns würde nicht gerne die Ruhe 

und Gelassenheit derer spüren, die ohne Reue sterben, im Bewusstsein, ihre Zeit 

auf der Erde gut genutzt zu haben? Für diese Menschen ist der Tod einfach die 

Rückreise aus dem Exil auf der Erde in ihre wahre Heimat. Und für uns? Ist es das 

auch? 

Eines ist sicher: Gottes Gesetz ist ein Gesetz des Fortschritts und der Liebe, dessen 

Ziel das Glück ist, und niemand von uns kann sich ihm entziehen, egal wie lange 

es dauert. Das bedeutet, dass jedem nach seinen Taten vergolten wird, aber dass 

wir alle früher oder später unweigerlich dazu verdammt sind, rein und von Natur 

aus glücklich zu sein. Fortschritt ist unvermeidlich. 

 
 
Literaturverzeichnis 
 
KARDEC, Allan, 2004. Revista Espírita – Jornal de Estudos Psicológicos. (Dez. 1859). Brasília: FEB. 

  



 
 

SPIRITISMUS MIT KINDERN UND JUGENDLICHEN 
1. WELTJUGEND-SPIRITISTENKONGRESS „LICHTBRÜCKEN“ 
STÄRKEN 

 
ERIC NEGREIROS, MIRIAM DUSI UND TATIANA BARROS 

 
BIO: 
 
 
 
 
 

Eric Negreiros, Miriam Dusi und Tatiana Barros – 
Weltjugendkommission des Bereichs Kindheit, 
Jugend und Familie des Internationalen Spiritistischen 
Rates (CEI). 

 

Am 4. und 5. Oktober 2025 wurde Punta del Este, Uruguay, zum Schauplatz 
eines historischen Ereignisses für die Spiritistische Bewegung: des 1. 
Weltjugend-Spiritistenkongresses, organisiert vom Internationalen 
Spiritistischen Rat (CEI). 

Mehr als 90 Jugendliche im Alter zwischen 13 und 25 Jahren versammelten sich 
zu einer Feier der Brüderlichkeit und des Lernens, an der 10 Länder teilnahmen: 
Deutschland, Argentinien, Brasilien, Bolivien, Kuba, Vereinigte Staaten, 
Guatemala, Schweiz, Uruguay und Venezuela. 

Die Veranstaltung wurde von der Weltjugendkommission organisiert, die Teil 
des Bereichs Kindheit, Jugend und Familie des CEI ist. Insgesamt waren 30 
Moderatoren und Mitarbeiter direkt an der Durchführung beteiligt, die sich 
zwischen Spanisch, Portugiesisch und Englisch abwechselten – jedoch vereint 
und fließend in der universellen Sprache der Liebe. 

Die Planung des Kongresses war von Anfang an von großer Freude geprägt. Die 
Gewissheit, dass der Kongress zahllose jugendliche Herzen – sowohl inkarnierte 
als auch desinkarnierte – erreichen würde, entfachte ansteckende 
Begeisterung. 

Der Aufbauprozess war geprägt von Einheit und Teamgeist innerhalb der CEI-
Jugendkommission. Trotz geografischer Entfernungen und unterschiedlicher 
Sprachen wurden die wöchentlichen Planungstreffen zu erhabenen Momenten 
der Annäherung und Herzverbindung, in denen sich Kreativität und Zuneigung 
vervielfachten, um die gemeinsamen Ziele zu erreichen. 

Das Gefühl der Brüderlichkeit und die Stärkung der Bande gemeinsamer 
Arbeit wurden zu wahren Leitsätzen, die die horizontale Synchronie unter allen 
Mitgliedern und die vertikale Harmonie mit dem geistigen Team förderten, stets 



 
 

auf der Suche nach Übereinstimmung mit den erleuchtenden Zielen der 
Veranstaltung. 

Von der administrativen Organisation – Werbung, Anmeldung, Logistik, 
Kommunikation – bis zur spirituell-lehrmäßigen Organisation – Themen, 
Methodik, Programm, Zeremonie, Kunst – wurde jede Handlung sorgfältig und 
gemeinschaftlich geplant, um den Jugendlichen Momente echten und 
gefühlvollen Lernens, Nachdenkens, Zusammenlebens und brüderlicher 
Begegnung zu bieten. 

Zur Organisationskommission gesellten sich rechtzeitig die engagierten und 
liebevollen Teams von Moderatoren und der Kommunikationsgruppe, die sich 
in ihren jeweiligen wichtigen Aufgaben von der Botschaft des Apostels Paulus 
von Tarsus inspirieren ließen: 

“Und alles, was ihr tut, das tut von Herzen” (Kolosser 3:23–24). 

Die liebevollen Schwingungen, die die gesamte Planung durchzogen, 
begünstigten das Erleben einer brüderlichen Atmosphäre bereits im Vorfeld 
der Veranstaltung und stärkten die „Lichtbrücken“ zwischen den Herzen, die 
Bildschirme und Sprachen überstiegen. 

Der Oktober kam – und der große Tag dämmerte. Nach einem Jahr intensiver 
Hingabe wurde alles Wirklichkeit. Die Aktivitäten entwickelten sich mit einer 
engagierten, sensiblen und lebendigen Jugend. Kunst und Studium 
verbanden sich, weckten Emotionen und erneuerten Hoffnungen. Hinter den 
Kulissen offenbarten Blicke und Gesten der Freiwilligen Botschaften von Liebe, 
Arbeit und Dankbarkeit, die darauf abzielten, eine einladende, freundliche und 
nachdenkliche Umgebung zu schaffen. 

Inspiriert vom zentralen Thema des 11. Weltspiritistenkongresses – „Leben 
nach dem Leben“ – erlebte die Jugend ein reichhaltiges Programm, das aus vier 
thematischen Modulen bestand. Diese waren gestaltet als dialogische, 
interaktive und reflektierende Erfahrungen, die auf der Lehre des Spiritismus 
basierten: 

• „Ich, unsterblicher Geist“, 
• „Ich und die geistige Welt“, 
• „Ich und das Erleben der Liebe“ und 
• „Ich, der Spiritismus und die Regeneration der Erde“. 

Die Aktivitäten, Studien und Erfahrungen zielten darauf ab, „den Kopf“ 
(lehrmäßiges Wissen / vernünftiger Glaube), „das Herz“ (moralische 
Verfeinerung / Erleben der Liebe) und „die Hände“ (soziale Transformation / 
Arbeit zum Guten) der Teilnehmer zu erreichen. Sie luden die Jugendlichen zu 
einer Reise der Selbsterkenntnis und inneren Stärkung ein, auf der Suche nach 
dem wahren Glück. 



 
 

Durch ein Reisetagebuch konnten die Jugendlichen das Programm begleiten 
und ihre Reflexionen und Lernerfahrungen ihrer eigenen spirituellen Reise 
festhalten. 

Diese „Reise“ beinhaltete außerdem ein besonderes Gepäckstück – einen kleinen 
Rucksack („sacochila“) – in dem die Teilnehmenden Gegenstände 
aufbewahrten, die sie im Laufe der Aktivitäten erwarben und die wichtige Lehren 
symbolisierten:  

● der Bleistift der Selbsterkenntnis, der zur Übung der inneren Erneuerung 
einlädt; 
● die Mini-Taschenlampe, Symbol des Lichts, das durch Wissen entsteht; 
● der Kompass, zur Erinnerung daran, dass Jesus der sichere Führer der 
Menschheit ist; 
● der Spiegel, inspiriert durch die Einladung des Meisters – „Lasst euer Licht 
leuchten“ (Matthäus 5:16) – und zur Wertschätzung des Seins (Self) statt nur des 
Scheins (Selfie); 
● die Perle, die zu tiefgehenden Überlegungen über innere Wandlung anregt; 
● und das leuchtende Herz, Symbol der beständigen Suche nach 
Selbstaufhellung durch das Erleben der Liebe. 

Um diese Reise noch berührender zu gestalten, wurden die Momente der Kunst 
mit Sinn und Emotion durchzogen, ausgedrückt durch Musik, Theater und 
Poesie. 
Das Theaterstück stellte junge Geister dar, die sich auf die Reinkarnation 
vorbereiten, geführt von einem geistigen Mentor zum Kongress – aufgeführt von 
uruguayischen Jugendlichen. 

Die Titelmelodie der Veranstaltung – das Lied “Pontes de Luz” („Brücken des 
Lichts“) – wurde zur Hymne und zum Inbegriff des kollektiven Gefühls, dessen 
Verse das Wesen der universellen Brüderlichkeit widerspiegeln: 

„Es gibt keine Grenzen mehr in unserem Zuhause, 
denn wir sind ein Planet, geschaffen zum Lieben.“ 

Über die spezifischen Aktivitäten hinaus umfasste das Jugendprogramm auch 
zwei besondere Momente in der Plenarsitzung des Kongresses – 
Gelegenheiten, bei denen die Jugendkommission wunderbare Augenblicke der 
Reflexion und Kunst schenkte:  

1) Literarisch-musikalische Reflexionen über das Leben nach dem Leben, 
erfüllt von Poesie, Musik, Reflexion und Harmonie, die die 
Unsterblichkeit der Seele und die Verpflichtungen des Geistes auf 
seiner evolutionären Reise behandeln;  

2) Podiumsdiskussion „Schulter an Schulter, Seite an Seite: Die individuelle und 
kollektive Verpflichtung gegenüber der Regeneration der Erde“, ein 
besonderer Moment des Austauschs von Gedanken über Einheit und 
Vereinigung, durchdrungen von Kunst und Inspiration. 



 
 

Die Kongresstage vergingen rasch, doch die Schwingungen hallen noch immer in 
der Seele derjenigen wider, die dieses wahre Fest des Lichts erleben durften. 
Die Veranstaltung verwandelte sich in einen Leuchtturm, der Liebe und Frieden 
über den ganzen Planeten ausstrahlt, Herzen von Inkarnierte und Entkörperten 
erreichend – im fortwährenden Zyklus des „Lebens nach dem Leben“. 

Als der Kongress endete und sich die Teilnehmenden auf die Heimreise 
vorbereiteten, lag eine stille und tiefe Emotion in der Luft: 
Die Herzen der Mitarbeiter, nach Monaten der Hingabe, verspürten kein Gefühl 
des Abschlusses, sondern die Gewissheit der Fortsetzung – genährt durch die 
geistigen Brücken, die durch die pulsierende Freude der dort erlebten 
Wiederbegegnungen errichtet und gestärkt wurden. 

Es war die Gewissheit einer erhabenen Verpflichtung, die brüderlichen Bande, 
vereint durch gemeinsame Ideale, fortwährend zu stärken und zu nähren. 

Die Einheit und die Vereinigung – wertvolle Banner unserer spiritistischen 
Bewegung – wurden nicht nur in den Ergebnissen des Kongresses erlebt, 
sondern während des gesamten Prozesses seiner Idealisierung und 
Ausführung, durch die Vertiefung der Bande von Freundschaft und Zuneigung, 
vereint und gestärkt für die Ziele der Regeneration der Erde, beginnend mit der 
Regeneration der Herzen. 

Die Weltspiritistische Jugendkommission setzt somit ihre Arbeit fort – mit den 
Herzen im Gebet und den Händen bei der Arbeit –, intensiviert ihre Aktivitäten 
mit den Jugendlichen und bereitet sich bereits auf die zukünftigen Kongresse 
vor, inspiriert vom Lied: 

“Wir sind Punkte dieses Lichts, Konstellationen. 
Wir sind Punkte Jesu in allen Dimensionen. 
Unsterbliche Lernende, die kommen und gehen, 
Hier und dort, das Gute tun.” 

Mit erneuerter Liebe, Freude und Dankbarkeit – mögen die nächsten 
Wiederbegegnungen bald kommen! 

  



 
 

FAMILIENGESPRÄCHE AUS DEM JENSEITS 
 
 
ÜBERSETZUNG:  
 Edith Burkhard 

 
 
Meine Kinder 

Wie können wir über neue Aufgaben sprechen, wenn wir noch das neue Gebot 

erfüllen müssen: „Liebt einander, wie ich euch geliebt habe“? 

Die Jahrhunderte vergehen, und die Reflexionen zum Spiritismus finden sich noch 

immer auf nichtssagenden Seiten und oft in hohlen Reden wieder. In dieser Zeit, in 

der die Erde tatkräftige Hilfe benötigt, ist es notwendig, dass wir gemeinsam die 

Gebote des Herrn in die Tat umsetzen. 

Wir sehen hier verschiedene Seelen versammelt: Seelen, die suchen, Seelen, die 

sich engagieren und unermüdliche Seelen, die sich dem Guten verschrieben 

haben. Aber es wird immer erforderlich sein, aus den Absichten das herauszufiltern, 

was dazu führt, dass diese Liebe - die größer ist als die Liebe zum Nächsten und 

zu sich selbst - die ganze Menschheit erreichen kann.  

Zeigen wir im Laufe der Zeit das, was Jesus von uns wollte, als die Frohe Botschaft 

unsere Herzen und unseren Verstand erreichte?  

Wenn wir glauben, dass es ausreicht, immer nur nachzudenken, zu reden und 

Konzepte in Vorworten zu theoretisieren, sodass wir uns im Laufe der Zeit nur um 

ein einziges Ziel drehen, nämlich zu verstehen, anstatt im Weinberg des Herrn zu 

arbeiten, dann versagen wir. Und was wird dann aus uns werden? 

All diese Fragen, meine Kinder, dienen dazu, dass wir das Thema tatsächlich in ein 

lebendiges Werk des Evangeliums verwandeln können. 

Jesus zu leben ist mehr als dringend, Jesus als Vorbild und Leitfigur zu nehmen ist 

für uns Spiritisten ein unmittelbares Ziel. 

Die hier versammelten spiritistischen Geister wünschen sich, dass ihr aus diesem 

eindrucksvollen Schauspiel von Licht und Segen wertvolle Lebenslektionen in 

eure Herzen und Gedanken mitnehmt. 



 
 

Lasst uns keine Zeit verlieren, denn Zeit ist das, was in unserem Leben des 

Wachstums und des spirituellen Fortschritts zählt; es ist die Zeit, die dafür sorgen 

wird, dass wir gemeinsam das Glück finden, das dem guten Menschen 

versprochen ist. Kleinigkeiten, Streitigkeiten, kleine Auseinandersetzungen, oft 

persönlicher Natur, verzögern auf der Erde das, was die Welt zur vollständigen 

Erneuerung führen wird. 

Wir sollen nicht davon ausgehen, dass alles so geschieht, wie es die Natur vorsieht; 

vielmehr sind wir Werkzeuge des Allerhöchsten. Im Verlauf aufeinanderfolgende 

Leben erwartet der Vater unsere Mitwirkung. Erst dann kann die Welt der 

Erneuerung entstehen. 

Es kommen strahlende Tage, Tage der Wachstumschancen, Tage des praktischen 

Wissens, Tage der starken Arme, des guten Mutes und der Beherztheit, die die 

Kinder Gottes auf Erden auszeichnen werden. Das Reich des Herrn wird sich 

etablieren, aber es wird im Herzen des Menschen sein, nicht im Äußeren der 

Materie, wo es für immer bleiben wird, bis die glücklichen und seligen Welten 

erreicht sind. 

Übergang bedeutet den Moment, in dem etwas geschieht, damit die 

Vergangenheit allmählich verblasst und die Zukunft näher rückt. 

Wartet meine Söhne und Töchter, aber wartet nicht passiv und träge, wartet, indem 

ihr arbeitet, denn das ist es, was Jesus von uns erwartet. 

Möge der Herr euch segnen, möge aus seiner Liebe unendliches Licht der 

Erläuterung und Liebe kommen. 

Viel Frieden wünsche ich euch, euer demütiger und väterlicher Diener.  

Bezerra 

 

Durchgabe an das Medium Alexandre Silva, Spiritistischer Rat des Bundesstaates 

Rio de Janeiro – CEERJ – Brasilien. 

  



 
 

SPIRITISTISCHER MOMENT 

PFLICHTBEWUSSTSEIN 

 
ÜBERSETZUNG:  
 Edith Burkhard 

 
Wie haben wir unsere Pflichten erfüllt? Wie haben wir uns in der Familie, in der 

Schule, im Beruf verhalten? 

Gehören wir zu denen, die sich durch die Qualität ihrer Arbeit auszeichnen und 

stets bestrebt sind, das Beste zu leisten, oder zu denen, denen das Ergebnis nicht 

so wichtig ist, solange die Aufgabe erledigt wird? 

Obwohl unsere Gesellschaft hohe Ansprüche an Qualität, technische 

Spezialisation und berufliche Weiterentwicklung stellt, stellen wir fest, dass im 

Allgemeinen jeder nur das Notwendige und Erforderliche tut. 

Dabei sollte es doch ganz anders sein. Wir sollten uns darum bemühen, alles auf 

die bestmögliche, fast perfekte Weise zu tun. 

Wir sollten immer unzufrieden mit den Ergebnissen unserer Arbeit sein, in dem 

Sinne, dass wir zwar anerkennen, dass sie gut ist, aber wissen, dass es immer die 

Möglichkeit gibt, sie noch besser zu machen. 

Wenn wir alle so denken würden, bräuchten wir keine Kontroll-, Disziplinar-, 

Aufsichts- und Qualitätsregulierungsbehörden. 

Es gäbe keine fehlerhaften, schlecht gefertigten Teile und keine schlecht 

ausgeführten Arbeiten. 

Das ständige Anliegen aller wäre es, das Beste zu erreichen. 

Es wird erzählt, dass vor langer Zeit im antiken Griechenland ein alter Bildhauer 

einen Steinblock bearbeitete. 

Vorsichtig untersuchte er den Stein mit seinem Meißel, schlug ein Stück nach dem 

anderen ab und prüfte die Maße mit seinen kräftigen Händen, bevor er den 

nächsten Schlag ausführte. 

Wenn es fertig war, würde das Werk als Kapitell dienen, also als oberer Teil einer 

Säule. Es würde hochgehoben und auf die Spitze einer langen Säule gesetzt 

werden. Die Säule würde die Decke eines majestätischen Tempels stützen. 



 
 

Ein Regierungsbeamter, der vorbeikam und die Anstrengungen des Bildhauers 

sah, näherte sich ihm und fragte: 

Warum so viel Zeit und Mühe für diesen Teil aufwenden? Dieses Werk wird fünfzehn 

Meter über dem Boden stehen. Kein menschliches Auge wird diese Details erkennen 

können. 

Der alte Künstler legte Hammer und Meißel beiseite. Er wischte sich den Schweiß 

von der Stirn, sah seinen Gesprächspartner an und antwortete: 

Aber Gott wird es sehen! 

Dieser Satz fasst das Bewusstsein des Menschen zusammen, der weiß, dass er 

zwar die Menschen täuschen kann, aber nicht Gott. Er spiegelt auch das 

Pflichtbewusstsein wider, das eine der schönen Zierden der Vernunft ist. 

* * * 

Was die Gefühle angeht, ist es sehr schwer, seine Pflicht zu erfüllen, da sie im 

Widerspruch zu den Neigungen des Interesses und des Herzens steht. 

Die Pflicht des Menschen unterliegt seinem freien Willen. 

Und der Mensch muss seine Pflicht lieben, nicht weil sie das Leben vor Übel 

bewahrt, sondern weil sie der Seele genügend Kraft für ihre Entwicklung verleiht. 

 

Text aus dem Spiritistischen Moment, basierend auf Punkt 7 von Kapitel XVII - „Das 

Evangelium aus der Sicht des Spiritismus” von Allan Kardec herausgegeben von 

FEB, und einem Text mit dem Titel „Gott wird sehen”  

von unbekanntem Autor. 

 
  



 
 

NOTIZEN REVUE SPIRITE N22 
 

01. 11. WSK – WELTWEITER SPIRISTISCHER KONGRESS 

Der Internationale Spiritistische Rat (ISR/CSI) und die Spiritistische Föderation 
Uruguays (FEU) freuen sich, den Erfolg des 11. Weltweiten Spiristischen 
Kongresses bekanntzugeben, der am 4. und 5. Oktober 2025 im 
Kongresszentrum von Punta del Este in Maldonado, Uruguay, stattfand. 

Unter dem Hauptthema „Leben nach dem Leben“ vereinte die Veranstaltung 
Vertreter und Teilnehmer aus zahlreichen Ländern und schuf einen Raum für 
Studium, Reflexion und brüderliche Begegnung rund um die spiritistische Lehre 
und das Verständnis des geistigen Lebens. 

Während der zwei Kongresstage wurde ein vielfältiges Programm angeboten, 
bestehend aus Vorträgen, Podiumsdiskussionen und kulturellen Beiträgen, 
präsentiert in Portugiesisch, Spanisch und Englisch – was den internationalen 
Dialog und die brüderliche Integration stärkte. 

Eine große Neuerung war die Durchführung des 1. Weltweiten Spiristischen 
Jugendkongresses (CEMJ), der in das Hauptprogramm integriert wurde. Zum 
ersten Mal verfügte die internationale spiritistische Bewegung über einen 
eigenen Raum ausschließlich für junge Menschen, mit dynamischen und 
interaktiven Aktivitäten, die zum Nachdenken über die Rolle der Jugend in der 
Gestaltung einer spirituelleren und solidarischeren Welt anregten. 

Alle Aktivitäten wurden simultan in die wichtigsten Sprachen übersetzt, um die 
volle Teilnahme aller Besucher zu gewährleisten und den Geist der Einheit zu 
stärken, der die weltweite spiritistische Bewegung kennzeichnet. 

Der 11. Weltweite Spiristische Kongress wurde zu einem Meilenstein der 
Brüderlichkeit, des Lernens und des spirituellen Austauschs. Er bestätigte erneut 
das Engagement des ISR/CSI und der nationalen spiritistischen Föderationen für 
die Verbreitung des Spiritismus, das Studium der geistigen Gesetze und die 
praktische Umsetzung der universellen moralischen Werte des Evangeliums. 

Die Bereich für Spiritistische Sozialkommunikation des ISR hat ein digitales 
Dossier in Portugiesisch, Spanisch und Englisch erstellt, das sämtliche 
Informationen über den Kongress enthält: 

https://sites.google.com/cei-spiritistcouncil.com/11cem-dossier-congresso/início 

Dossier 11CEM >>> 

 

https://sites.google.com/cei-spiritistcouncil.com/11cem-dossier-congresso/início


 
 

02. LIVE-ÜBERTRAGUNGEN „DIALOGE ÜBER MEDIALITÄT“ – FRAGEN & ANTWORTEN 

Am 19. Oktober 2025 veranstaltete der Bereich für Studium und Praxis der 
Medialität des ISR zwei Live-Sendungen auf dem offiziellen YouTube-Kanal des 
Rates, unter dem Titel: 

„Dialoge über Medialität: Fragen und Antworten“ 

Die Lives behandelten das Thema „Die Herausforderungen der medialen 
Zusammenkunft“ und hatten zwei besondere Gäste: 

• Jacobson Trovão, der die portugiesischsprachige Sitzung leitete 
• Daniel Assisi, verantwortlich für die englischsprachige Version 

Jacobson Trovão ist Koordinator für Medialität bei der Brasilianischen 
Spiritistischen Föderation (FEB) und beim Nationalen Föderationsrat (CFN) in 
Brasília. 

Daniel Assisi leitet das Spiritist Institute und die California Spiritist Association 
und ist Mitglied der Spiritist Society of San Diego in den Vereinigten Staaten. 

Die Veranstaltung bot einen Raum für Reflexion und Klärung spiritueller Praktiken 
sowie für weltweiten Austausch von Erfahrungen und Ideen. 

 
03. 4. VIERTELJÄHRLICHE KONFERENZ DER CADENA HELIOSÓPHICA GUATEMALTECA 

Am 9. November 2025 hielt die Cadena Heliosóphica Guatemalteca ihre 4. 
Vierteljährliche Konferenz in Catarina, San Marcos (Guatemala), ab. Die 
Veranstaltung vereinte Teilnehmer und Referenten, die sich dem spirituellen 
Wachstum und der persönlichen Entwicklung widmen. 

Wendy Castañón präsentierte das Thema „Die Gestaltung deines Lebens“, in 
dem die Bedeutung der persönlichen Verantwortung für das eigene Schicksal 
hervorgehoben wurde. 

Danach folgten dieVorträge: 

• Marvin Mauricio — „Gebet und Prüfungen“, über die geistige Stärke des 
Gebets in schwierigen Situationen 

• Edwin Genaro Bravo — „Beitrag des Gebets zur menschlichen Gesundheit“, 
über die physischen und emotionalen Vorteile des Betens 

Die Konferenz förderte Lernen, Austausch und Inspiration und stärkte das 
Engagement der Cadena Heliosóphica für spirituelles Wissen und innere 
Weiterentwicklung. 

 



 
 

04. 31. NATIONALER SPIRITISTISCHER KONGRESS IN SALOU VEREINT TEILNEHMER AUS 

MEHREREN LÄNDERN 

Vom 6. bis 8. Dezember 2025 fand in Salou, Tarragona (Spanien), der 31. 
Nationale Spiritistische Kongress, organisiert von der Spanischen Spiritistischen 
Föderation, statt. Das Thema lautete: 

„Spirituelle Störungen und Wege zur Harmonisierung“ 

Der Kongress versammelte zahlreiche internationale Referenten, darunter: 

• Leonardo Machado (Brasilien) 
• Carlos Emilio Escobar (Puerto Rico) 
• Jaime Lezcano (Paraguay) 

Es gab vielfältige Vorträge und Panels über Medialität, Gebet und spirituelles 
Gleichgewicht. 

Der Tenor Maciecio Gomes sorgte für musikalische Höhepunkte, die den Geist 
der Brüderlichkeit und Besinnung weiter stärkten. 

Mit drei Tagen voller Studium, Austausch und praktischer Erlebnisse bekräftigte 
der Kongress das Engagement der Spanischen Spiritistischen Föderation für die 
Verbreitung des Spiritismus und für die spirituelle Harmonisierung der 
Teilnehmer. 

Weitere Informationen: https://www.31cen.espiritismo.es 

 
05. STUDIENGRUPPE DER WELTWEITEN SPIRITISTISCHEN JUGEND 

Diese Studiengruppe ist der Jugend gewidmet – ein Raum zum Lernen, zur 
Begegnung und zur Vereinigung der Herzen. 

Die Treffen bieten eine willkommene, dialogorientierte und erlebnisbasierte 
Atmosphäre, die sowohl die spiritistische Lehre als auch die kulturellen und 
persönlichen Erfahrungen der Jugendlichen berücksichtigt. 

PRAKTISCHE INFORMATIONEN 

• Plattform: Zoom 
• Zielgruppe: spiritistische Jugendliche aus verschiedenen Ländern (ab 13 

Jahren) 
• Termin: jeder 4. Sonntag im Monat 
• Uhrzeiten: 

o 11:00–12:30 – Zentralamerika 
o 13:00–14:30 – New York 
o 14:00–15:30 – Brasília 
o 17:00–18:30 – Portugal 

https://www.31cen.espiritismo.es/


 
 

o 18:00–19:30 – MEZ 

Der virtuelle Raum öffnet 15 Minuten vor Beginn der Aktivitäten. 
Sprachen: Portugiesisch, Spanisch und Englisch 

Nächstes Treffen: 25. Januar 2026 

Noch nicht dabei? 
Hier anmelden >>> 

 
06. STUDIENZYKLUS ÜBER MEDIALITÄT 

Der Bereich für Studium und Praxis der Medialität des ISR kündigte den Start des 
neuen Projekts „Studienzyklus über Medialität“ an, das am 10. Februar 2026 
beginnen soll. 

Die Studien, geleitet von Jacobson Trovão, finden montags online statt und 
dauern ca. 1 Stunde und 50 Minuten. 
Zuschauer können ihre Fragen über einen QR-Code stellen, der in den 
Ankündigungen und während der Live-Übertragungen eingeblendet wird. 

UHRZEITEN: 

• Zentralamerika: 12:00 
• New York: 13:00 
• Brasília: 15:00 
• Lissabon: 18:00 
• MEZ: 19:00 

HAUPTTHEMEN: 

• Spirituelle Grundlagen der Medialität 
• Erfolge und Misserfolge in der medialen Praxis 
• Entwicklung und Schulung medialer Fähigkeiten 
• Besessenheit und Befreiung von geistigen Einflüssen 
• Ethik, Verantwortung und Verpflichtung des Mediums 

Mit dieser Initiative stärkt der ISR sein Engagement für bewusstes Studium, 
Bildung und verantwortungsvolle Praxis der Medialität, und fördert 
internationalen Austausch. 

 
07. ARCHIV DER WELTWEITEN SPIRITISTISCHEN KONGRESSE 

Die Bereich Spiritistische Sozialkommunikation des ISR hat auf der offiziellen 
Website ein Sonderarchiv eingerichtet, das den Weltweiten Spiritistischen 
Kongressen (CEM) gewidmet ist. 



 
 

Dort findet man zunächst grundlegende Informationen über die bereits 11 
durchgeführten Ausgaben, beginnend mit dem 1. Kongress 1995 in Brasília. Der 
Erfolg dieser ersten Veranstaltung wurde zum Modell für die folgenden, alle drei 
Jahre in verschiedenen Ländern veranstalteten Kongresse. 

Das Ziel ist es, das historische Erbe dieser Veranstaltungen zu bewahren und den 
Zugang zu Dokumenten, Bildern, Videos und anderen Materialien zu erleichtern, 
die nach und nach ergänzt werden. 

https://cei-spiritistcouncil.com/congressos-espiritas-mundiais-cem/ 

 
 
 

 

https://cei-spiritistcouncil.com/congressos-espiritas-mundiais-cem/


 
 

 


